
 Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Franca 269 

O DIREITO DOS POVOS INDÍGENAS DE 

PARTICIPAR E FRUIR DO PROGRESSO 

CIENTÍFICO 
THE RIGHT INDIGENOUS PEOPLES TO PARTICIPATE IN AND ENJOY SCIENTIFIC 

PROGRESS 

Allan Carlos Moreira Magalhães1 

Luciana Fonseca Da SILVA2 

ISSUE DOI: 10.5281/zenodo.18258725 

 

 

RESUMO 
O presente artigo analisou os direitos fundamentais e os direitos humanos dos povos indígenas de 

participar do progresso científico, usufruir das tecnologias e do desenvolvimento social igualitário. O 
objetivo foi investigar os instrumentos normativos de âmbito nacional e internacional (tratados, 

convenções e declarações) que versem sobre os direitos dos povos indígenas e os instrumentos jurídicos 

destinados à sua efetivação. Para atingir os objetivos realizou-se uma pesquisa bibliográfica e 
documental que analisou o trato doutrinário acerca dos direitos dos povos indígenas (sociais e culturais) 

e os diplomas normativos nacionais e internacionais relacionados às práticas de efetivação desses 

direitos no que se refere a participação no progresso científico. E como resultado demonstrou que 
mesmo havendo um conjunto de normas asseguradoras do direito dos povos indígenas de participar do 

progresso científico, o poder público não promove a sua adequada efetivação.  

Palavras-Chave: Povos indígenas. Direito ao progresso científico. Direito à diversidade cultural. 
 

ABSTRACT 
This article analyzed the fundamental rights and human rights of indigenous peoples to participate in 
scientific progress, benefit from technologies and equal social development. The objective was to 

investigate national and international normative instruments (treaties, conventions and declarations) 

that deal with the rights of indigenous peoples and the legal instruments intended to implement them. 
To achieve the objectives, bibliographical and documentary research was carried out that analyzed the 

                                                                        
1 Universidade do Estado do Amazonas – UEA. 
2 Faculdade Estácio do Amazonas. 



 ISSN 1983-4225 – v.19, n.1, jun. 2024 270 

doctrinal treatment regarding the rights of indigenous peoples (social and cultural) and the national and 
international normative diplomas related to the practices of enforcing these rights with regard to 

participation in progress. scientific. And as a result, it demonstrated that even though there is a set of 

norms ensuring the right of indigenous peoples to participate in scientific progress, the public 
authorities do not promote their adequate implementation. 

Keywords: Indigenous peoples. Right to scientific progress. Right to cultural diversity. 

 
 

Espadas E Clarins  Boi Caprichoso 

Veio como um lobo à espreitar 

Mais feroz que todos os bichos 

Silencioso como o bote da onça 

E avançou sobre nós 

 

Espanhol... 

 

Por quê banir as virgens do sol? 

Por quê arder e vilcabamba ruir? 

Por quê jorrar o sangue andino (latino)? 

Por quê ferir e o meu povo chorar? 

 

Não, não serei um servo do teu rei 

Eu não serei escravo da espada 

Não usarei tuas vestes na minha pura nudez (bis) 

... 

(Ronaldo Barbosa) 



 Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Franca 271 

1  INTRODUÇÃO 

 A colonização europeia do Novo Mundo impôs aos povos 

indígenas mecanismos de dominação do corpo e da alma por meio 

da escravização e da catequização, respectivamente. Ambas, 

justificadas pelo não reconhecimento da condição humana dos povos 

originários, considerados como selvagens ou bárbaros, pelos 

invasores.  

Os mecanismos de dominação e as suas justificativas foram 

se adaptando no curso da história às transformações sociais, mas o 

Estado continua negando e/ou não efetivando o direito dos povos 

indígenas de serem e de existirem como tal: o Estado reconhece a 

humanidade, mas nega a civilização; e quando reconhece a 

civilização, nega a sua participação na comunhão nacional; o Estado 

reconhece o direito à diversidade cultural, mas nega o direito de 

exercê-la plenamente quando não promove a demarcação e proteção 

das terras tradicionais.   

O presente artigo, na tentativa de contribuir para a ruptura 

desses mecanismos de dominação e as suas justificativas, analisa os 

Direitos Fundamentais e os Direitos Humanos dos povos indígenas 

em participar do progresso científico para usufruir das tecnologias e 

do desenvolvimento social igualitário e a construção de uma 

sociedade livre, justa e solidária; compreender os diferentes conflitos 

relacionados a efetivação desses direitos; bem como, avaliar os 

instrumentos normativos nacionais e internacionais que os 

disciplinam. 

Além disso, propõe uma reflexão acerca dos momentos 

históricos que marcam a relação do Estado com os povos indígenas 

e os seus impactos na positivação do direito, buscando compreender 

as formas de apagamento e extermínio (genocídio, etnocídio e 

epistemicídio) e os conflitos identitários entre a visão colonial e 

discriminatória que ainda persiste na sociedade não indígena e o 

direito dos povos originários de definir a sua própria identidade e de 

usufruir do progresso científico. 

A pesquisa realizada é bibliográfica e documental, bem 

como descritiva e exploratória com abordagem qualitativa. Na 



 ISSN 1983-4225 – v.19, n.1, jun. 2024 272 

pesquisa documental são examinados os diplomas normativos 

nacionais e internacionais que versam sobre a efetivação dos direitos 

dos povos indígenas de participar do progresso científico. A pesquisa 

bibliográfica versou sobre os direitos dos povos indígenas, em 

especial aqueles que asseguram a diversidade cultural. 

Assim, na tentativa de demonstrar que mesmo existindo um 

sistema normativo que prescreve o direito dos povos indígenas de 

participar do progresso científico, o poder público não promove a 

sua adequada efetivação, é que em um primeiro momento, é 

apresentado os impactos da visão colonialista sobre os povos 

indígenas para na sequência abordar os direitos fundamentais e 

humanos conquistados nos âmbitos nacional e internacional; e por 

fim, abordar a importância do progresso científico para a efetivação 

dos direitos indígenas em razão da insuficiência da atuação estatal.   

2.  POVOS INDÍGENAS E A VISÃO COLONIALISTA  

 

A estrutura social formada no Brasil com a chegada dos 

europeus sustentou-se em um sistema escravista, com economia 

latifundiária e de base familiar patriarcal, o que fez com que a vida, 

trajetória cultural e história dos povos indígenas sofressem ameaças 

e violências por essas organizações sociais, resultando no genocídio, 

etnocídio e epistemicídio dos povos pré-colombianos. A supressão 

da diversidade cultural também ocorreu pela catequização, a igreja 

católica os via como inferiores e que precisavam ser convertidos ao 

catolicismo, seguir suas regras e leis para serem salvos, segundo os 

preceitos dessa religião. 

Estima-se que no século XVI a população indígena era de 

aproximadamente 3 milhões de habitantes com cerca de 1.500 

línguas. O último censo demográfico do IBGE realizado em 2010 

registrou um pouco mais de 890.000 indígenas, a existência de 305 

etnias e 274 línguas (Berger, 2020, p. 3; Heck e Prezia, 2012, p. 11).  



 Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Franca 273 

Diante do modelo de sociedade europeia (homem branco, 

tradicional, cristão e europeu) a sociedade e a cultura indígena não 

eram reconhecidas como tal. Os europeus acreditavam que as 

comunidades originárias eram selvagens e não civilizadas. A Carta 

de Pêro Vaz de Caminha envia ao Rei Dom Emanuel exemplifica 

essa crença, pois compara os povos indígenas à animais, 

descrevendo-os como “gente bestial, de pouco saber e por isso tão 

esquiva” (Caminha, 1997, p. 33).  

Essa visão supremacista revela como o colonizador se via 

em relação aos povos pré-colombianos, evidenciando, ao mesmo 

tempo, uma dificuldade de reconhecimento das inúmeras formas de 

saberes, tradições e costumes, rejeitando-lhes a civilidade, 

humanidade e identidade. Os povos originários foram denominados 

historicamente como “índios”, termo que perpassou gerações e até 

hoje é ensinado nas escolas. Essa expressão, contudo, não é 

adequada e causa incômodo entre os estudiosos e defensores dos 

direitos indígenas como Egon Dionísio Heck e Benedito Antônio 

Genofre Prezia, que afirmam: 
 

Ao pronunciar a palavra ‘índio’, poucos percebem 

que estão repetindo um erro no qual incorreu 

Colombo e outros navegadores, quando, há mais de 

cinco séculos, acreditam estar chegando às Índias. 

Estamos não só repetindo um erro histórico, mas 

também reduzindo uma infinidade de povos e culturas 

a uma categoria genérica e sem identidade, ou, como 

disse Lourenço Ewororo, a ‘uma coisa’ (Heck e 

Prezia, 2012, p. 8).  

 

A redução dos povos indígenas e de toda a sua diversidade 

cultural à categoria genérica "índio" continua a perpetuar os 

preconceitos, insistindo num pensamento acrítico e errôneo 

consolidado desde o período colonial e que com o passar do tempo, 

foi relativizada e assimilada de forma pejorativa a outros adjetivos, 

como “preguiçoso”, “tribal” ou “selvagem”.  



 ISSN 1983-4225 – v.19, n.1, jun. 2024 274 

A história dos povos originários foi contada por uma visão 

colonialista e eurocêntrica em que a "imagem tradicional da América 

do Sul ilustra bem essa mistura de meias-verdades, de erros e 

preconceitos, que leva a tratar os fatos com uma leviandade 

surpreendente" (Clastres, 2017, p. 81), e continua a refletir na 

sociedade atual, nos conflitos identitários, onde os não indígenas 

julgam-se titulares do falso direito de estabelecer o modo de vida e a 

identidade dos povos originários.  

Com isso, os não indígenas constroem juízos de valor em 

detrimento daqueles povos, estabelecendo condutas discriminatórias 

e racistas, negando-lhes a participação e fruição do progresso 

científico. Trata-se do que Boaventura de Sousa Santos (2018, p. 

123) chama de epistemicídio, termo criado para explicar as formas 

de apagamento e destruição de experiências e saberes como os 

modos de criar, fazer e viver dos povos indígenas. O 

colonizador/invasor num primeiro momento tenta submeter os povos 

indígenas à condição de escravos para lhes guiar na busca de 

riquezas minerais, e mesmo de soldados, para então buscar 

consolidar o domínio territorial e a estrutura administrativa para 

organizar o comércio e a exploração das riquezas naturais 

(Rodrigues e Santana, 2020, p. 119).  

Além disso, as lógicas coloniais e capitalistas são refletidas 

nas desigualdades construídas pelos invasores que buscavam um 

suporte moral que justificasse a submissão e mesmo a aniquilação 

dos povos indígenas, colocando-os como primitivos e pagãos, em 

oposição ao autorretrato do colonizador tido como civilizado e 

cristão (Rodrigues e Santana, 2020, p. 119). Assim, os povos 

originários eram colocados como subalternos, subordinados, 

marginalizados, além de terem suas práticas sociais e culturais 

inferiorizadas e criminalizadas, inclusive para sufocar qualquer 

ameaça à expansão colonial. Tática que é utilizada atualmente para 

legitimar os desmatamentos para o avanço da fronteira agrícola, da 

grilagem das terras e do garimpo nas terras indígenas. 

Boaventura de Sousa Santos (2018, p. 200) afirma ainda, 

que o epistemicídio é um dos maiores crimes contra a humanidade, 

sendo mais devastador que o genocídio e acentua que o não 



 Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Franca 275 

reconhecimento dos diversos saberes implica em deslegitimar as 

práticas sociais e culturais de diferentes povos e, nesse sentido, a 

exclusão dos que as desenvolvem. 
 

O genocídio que pontuou tantas vezes a expansão 

europeia foi também um epistemicídio: eliminaram-

se povos estranhos porque tinham formas de 

conhecimento estranho e eliminaram-se formas de 

conhecimento estranho porque eram sustentadas por 

práticas sociais e povos estranhos.  (Sousa Santos, 

2018, p. 200). 

     

A expansão europeia tornou possível o genocídio, etnocídio 

e epistemicídio indígena, destinados para a regulação social, 

destruição e apagamento de uma variedade gigantesca de saberes e 

práticas culturais milenares. No entanto, a relevância que deve ser 

dada à diversidade cultural, parte do seu reconhecimento, que é 

chamado por Boaventura de Sousa Santos (2018, p. 223) de 

"ecologia dos saberes”, pautada em dar efetividade às lutas e 

resistências dos povos que se tornaram minorias, através do estudo e 

aceitação dos diferentes saberes.  

O epistemicídio indígena perdurou no período republicano 

e promoveu reflexos nas constituições e legislações do Estado 

brasileiro que se colocou como autoridade soberana e tutelar dos 

povos indígenas até o advento da Constituição de 1988, o que será 

tratado no tópico seguinte, juntamente com os avanços e 

transformações no plano jurídico interno e internacional.  

 

3. OS POVOS INDIGENAS E A CONQUISTA DE DIREITOS 
CONSTITUCIONAIS  

 



 ISSN 1983-4225 – v.19, n.1, jun. 2024 276 

O Direito Positivo brasileiro, mesmo com a Proclamação da 

República (1889), continua reverberando as premissas 

discriminatórias oriundas do colonialismo europeu, cujas normas são 

produzidas sem a participação dos povos indígenas, e se destinam 

mais ao controle e dominação desses grupos pelo Estado do que para 

lhes assegurar direitos.  

A Constituição de 1934 é celebrada como aquela que elevou 

os direitos trabalhistas ao status constitucional (direitos sociais), 

especialmente influenciada pela Constituição de Weimar de 1919, da 

Alemanha. Mas, também é aquela que denomina os povos 

originários de silvícolas3, “que ou aquele que nasce ou vive na selva; 

selvagem” (Michaelis, 2024) e que adota como política de Estado 

incorporá-los à comunhão nacional4, reproduzindo a dicotomia 

colonial do europeu civilizado e do indígena selvagem.  

A Lei nº 6.001/73 (Estatuto do Índio), é rica em definições 

relacionadas aos povos indígenas e aos seus valores culturais e 

sociais que dizem mais sobre a visão discriminatória do legislador, 

do que mesmo sobre esses povos tradicionais. No caso, o Estatuto do 

Índio define no artigo 3º, inciso I, que Índio ou Silvícola "é todo 

indivíduo de origem e ascendência pré-colombiana que se identifica 

e é identificado como pertencente a um grupo étnico cujas 

características culturais o distinguem da sociedade nacional” (Brasil, 

1973). E que comunidade indígena ou grupo tribal consistem em: 

“um conjunto de famílias ou comunidades índias, quer vivendo em 

estado de completo isolamento em relação aos outros setores da 

comunhão nacional, quer em contatos intermitentes ou permanentes, 

sem, contudo, estarem neles integrados” (Brasil, 1973)5. 

Assim, nota-se que a Lei nº 6.001/73, como as constituições 

anteriores e outras legislações esparsas, sistematicamente 
                                                                        
3 Essa expressão foi repetida nos textos das Constituições de 1937, 1946, 1967 e 

EC nº 1/69 e somente com a Constituição Federal de 1988 foi alterada para o uso 

do termo "índio" que como visto, ainda se mostra inadequado e insuficiente para 

abranger toda a diversidade cultural dos povos pré-colombianos.  
4 Cf. Art. 5º, inciso XIX, alínea "m" da Constituição da República dos Estados 

Unidos do Brasil, de 1934. 
5 Cf. Art. 3º, incisos I e II da Lei nº 6.001, de 1973 que dispõe sobre o Estatuto do 

Índio. 

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%206.001-1973?OpenDocument
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%206.001-1973?OpenDocument


 Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Franca 277 

determinam a estrutura social e a identidade dos povos indígenas, 

sem a preocupação de participá-los no processo legislativo material, 

pois o conteúdo da norma alcança a sociedade no geral. Além disso, 

partem de uma premissa equivocada e excludente, a de que os povos 

indígenas não integram a comunhão nacional, motivo pelo qual o 

Estado deve incorporá-los e integrá-los à nação. Trata-se, portanto, 

da adoção de uma política estatal direcionada ao epistemicídio que 

rejeita a diversidade cultural.  

A igualdade consagrada na Declaração Universal dos 

Direitos Humanos, de 1948 também foi compreendida, em um 

primeiro momento, como homogeneidade cultural, impondo o 

ideário de assimilação dos povos indígenas sob a inspiração das 

ideias positivas de integração e desenvolvimento (Cunha, 1994, p. 

129). A visão assimilatória presente na Declaração de 1948 foi 

superada pela Constituição brasileira de 1988 que assegura a 

diversidade cultural, e, também, no plano internacional pela 

Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho - OIT que 

estabelece o direito dos povos indígenas de serem diferentes e "terem 

reconhecidos e protegidos os seus valores e práticas sociais e 

culturais" (Magalhães, 2012, p. 15).   

A Constituição brasileira de 1988 é um marco na conquista 

de direitos para os povos pré-colombianos. Na Assembleia Nacional 

Constituinte (1987/1988), eles participaram ativamente da 

constitucionalização de seus direitos, assegurando a positivação do 

Art. 231, que trata do reconhecimento de sua organização social, 

costumes, línguas, crenças, tradições e os direitos originários sobre 

as terras que tradicionalmente ocupam e do Art. 232 que se refere ao 

direito de figurarem como partes legítimas para ingressarem em 

juízo em defesa de seus direitos e interesses. Para Souza Filho (2009, 

p. 194):   
 

A luta dos povos indígenas há de ser a manutenção de 

um Estado tão fraco que não possa impedi-los de 

realizar plenamente sua cultura, religião e direito, mas 

tão forte que possa reprimir todos aqueles que 



 ISSN 1983-4225 – v.19, n.1, jun. 2024 278 

violenta ou sutilmente procurem impedi-los de 

realizar plenamente a sua cultura, religião e direito. 

 

No entanto, o direito constitucional dos povos indígenas de 

simplesmente existirem como tal continua sofrendo resistências por 

grupos sociais que, não encontrando elementos jurídicos para 

suprimir referido direito dos povos originários passam a construir 

narrativas e disseminar no senso comum discursos de ódio, negando 

aos povos indígenas o direito humano de   "participar livremente da 

vida cultural da comunidade, bem como o de fruir as artes e de 

participar do progresso científico e de seus benefícios" (ONU, 1948, 

p. 15).  

Percebe-se que esses aspectos, no decorrer da história e do 

Direito, se tornaram sistemáticos, razão pela qual, atualmente 

existem práticas discriminatórias da sociedade em geral quando se 

deparam com um indígena utilizando carros, celulares, 

computadores, redes sociais. Há reiteradas tentativas de desconstruir 

a identidade dos povos indígenas, alegando que esses bens não fazem 

parte da sua cultura, rejeitando-lhes direitos que são inerentes a todos 

os seres humanos.  

Não se pode mais, tampouco, hierarquizar os povos 

indígenas em integrados ou não integrados. Há o 

direito de viverem a prática de seus costumes, mas 

não se subtrai a possibilidade de o indígena buscar 

outros modos de vida, e isso não lhe retirará a sua 

condição. O que se proíbe é a tentativa de impor um 

modo de vida a esses grupos, vedando-se o não 

respeito às suas práticas tradicionais. A identidade 

não pode ser definida por um terceiro, e sim pelo 

próprio grupo, num contexto em que as ideias de 

autenticidade ou de classificação de indígenas por um 

terceiro devem ruir juntamente com o regime tutela 

(Araújo Júnior, 2018, p. 178). 

 



 Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Franca 279 

Os povos indígenas têm a necessidade de usufruir do 

progresso científico, dos meios de comunicação e dos ciberespaços 

para defender seus direitos e participar de todas as dimensões da vida 

social, pois em um mundo globalizado, o que impera são os avanços 

tecnológico e informacional, que tem como aspecto principal, a 

aproximação entre sociedades, nações e suas diversidades seja no 

âmbito econômico, social, cultural ou político.  

Os espaços virtuais abrangem a internet, os e-mails, blogs, 

comércio on-line, sites6 e as redes sociais (Youtube, Facebook, 

Instagram, WhatsApp e outros), que são usados pelos indígenas 

como meios de compartilhar seus costumes, línguas, crenças e 

tradições. Contudo, ainda existem pessoas e grupos que 

erroneamente, acreditam que os povos indígenas devem viver 

reclusos na floresta, isolados da sociedade não indígena e longe das 

tecnologias. 

As redes sociais são ferramentas que facilitam a forma de 

manifestar, reivindicar direitos e combater discriminações. Mas 

também é espaço para propagar discursos de ódio   relacionados ao 

uso de tecnologias pelos povos indígenas. Frases pejorativas como 

"índio de iphone", "índio raiz vive na floresta e não na comunidade”, 

“índio civilizado” ou “índio atualizado”, (Macuxi, 2012) são alguns 

exemplos de expressões preconceituosas e discriminatórias 

proferidas pelos não indígenas diariamente em ambientes virtuais e 

em espaços públicos. 

Destaca-se que o juízo de valor firmado pelos não indígenas 

em relação aos povos originários, não é apenas um julgamento feito 

a partir de suas percepções individuais, mas uma reprodução de uma 

estrutura discriminatória que se construiu e ainda se reproduz desde 

o período colonial, sendo elas postas como se o indígena perdesse 

sua identidade ou se tornasse menos indígena por participar do 

progresso científico. 
 

                                                                        
6 Para conhecer alguns sites indígenas que tratam dessa questão conferir: 

http://www.indioeduca.org ; http://www.tupivivo.org/ ; http://radioyande.com ; 

https://apiboficial.org/ 

http://www.indioeduca.org/
http://www.tupivivo.org/
http://radioyande.com/


 ISSN 1983-4225 – v.19, n.1, jun. 2024 280 

Estar incluído nas novas tecnologias não altera em 

nenhum momento a identidade de nenhum povo, a 

identidade indígena continua viva e crescendo a cada 

dia. Identidade étnica não altera com sua profissão, ou 

com seu meio de comunicação. A identidade indígena 

está nos traços natos, nos ideais, na natureza está no 

dia a dia, está com cada um cidadão que faz parte 

dessa imensa família chamada indígena (Macuxi, 

2012). 

 

A Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos 

Povos Indígenas traz dispositivos que afirmam que “os povos 

indígenas são iguais a todos os demais povos e reconhecendo ao 

mesmo tempo o direito de todos os povos a serem diferentes, a se 

considerarem diferentes e a serem respeitados como tais” (ONU, 

2007, p.3).  Em seu Art. 2 ratifica esses direitos, quando dispõe que 

“os povos e pessoas indígenas são livres e iguais a todos os demais 

povos e indivíduos e têm o direito de não serem submetidos a 

nenhuma forma de discriminação no exercício de seus direitos, que 

esteja fundada, em particular, em sua origem ou identidade indígena” 

(ONU, 2007, 6). 

Além disso, no Art. 16 desta Declaração, verifica-se que os 

indígenas quando participam e usufruem do progresso científico 

estão apenas exercendo um direito, como o de ter acesso aos meios 

de informação não indígena. A Declaração ainda reitera que o Estado 

deve assegurar o acesso sem quaisquer tipos de descriminação, além 

de proporcionar a plena liberdade de expressão e incentivar os meios 

de comunicação a refletirem sobre a diversidade cultural indígena 

(ONU, 2007, p. 11). 

Já no seu Art. 33 afirma o direito dos povos indígenas de 

determinarem sua própria identidade ou composição, segundo seus 

costumes e tradições (ONU, 2007, p. 17). Esse dispositivo reafirma 

a autodeterminação dos povos, elencada também como um dos 

princípios fundamentais na Constituição brasileira de 1988, e que 

concede aos povos originários a autonomia e capacidade de decidir 



 Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Franca 281 

sobre questões que interferem em suas próprias vidas e sobre suas 

relações com o Estado e com a sociedade. 

Desta feita, a apropriação das tecnologias pelos grupos 

indígenas é essencial para a efetivação dos seus direitos, assim como 

é fundamental na defesa das questões socioambientais. Logo, não se 

pode negar aos povos indígenas o direito de usufruir do progresso 

científico, pois com o uso das tecnologias eles estão desconstruindo 

as narrativas que ainda reproduzem a visão colonial que os coloca 

como selvagens e atrasados. 

 

4. O PROGRESSO CIENTÍFICO NA EFETIVAÇÃO DOS 
DIREITOS DOS POVOS INDÍGENAS 

 

A imagem dos povos originários como uma sociedade 

primitiva e rudimentar, que se mantém parada no tempo, desde a 

chegada do colonizador, ainda está arraigada no senso comum. 

Contudo, lideranças, influencers, personalidades e comunidades 

indígenas estão modificando esses estereótipos, atuando com a 

finalidade de proteger seus territórios, sua diversidade cultural e seu 

modo de vida, por meio do uso das mais diferentes tecnologias, 

plataformas digitais e meios de comunicação, inclusive para que suas 

tradições e saberes não sejam apagados ou esquecidos como foram 

os dos seus antepassados. 

O progresso científico que a humanidade dispõe no presente 

tornou-se uma ferramenta de luta, manifestação e reivindicação de 

direitos pelos povos indígenas. Trata-se de instrumento fundamental 

para a demarcação e a proteção de terras tradicionalmente ocupadas, 

diante da omissão do poder público, assim como para produzir e 

transmitir conhecimento. Destaca-se também, a sua importância na 

efetivação de Direitos Fundamentais e Direitos Humanos, uma vez 

que está relacionado às políticas públicas de educação, saúde e 

socioambientais.  



 ISSN 1983-4225 – v.19, n.1, jun. 2024 282 

 

Os celulares equipados com câmeras, as redes sociais 

e a Internet em geral, têm um rol muito importante 

nos protestos e manifestações realizadas por distintos 

movimentos sociais. As ferramentas tecnológicas do 

século XXI representam uma mudança na forma de 

comunicação, reivindicações e articulação nos 

protestos. A internet tornou-se uma ferramenta capaz 

de articular os protestos de uma forma rápida e 

espontânea. As câmeras integradas nos celulares 

representam uma arma de defesa para denunciar 

injustiças e abusos e lutar contra a manipulação 

mediática. Postando os vídeos e fotos na Internet, de 

forma espontânea, abre-se uma janela, diferente das 

mídias tradicionais, para observar acontecimentos 

(Romero, 2022, p. 130). 

 

Um dos exemplos significativos, relacionados a 

apropriação do progresso científico e desenvolvimento sociocultural 

pelos povos indígenas, são os Paiter Suruí. O líder indígena, Almir 

Narayamonga Suruí, é reconhecido internacionalmente e já ganhou 

várias premiações, ressalta-se o prêmio Heróis da Floresta, conferido 

pela Organização das Nações Unidas – ONU (Portal G1, 2013). A 

celebração de parcerias e elaboração de projetos entre a liderança e 

a empresa Google, os povos da Terra Indígena Sete de Setembro 

tiveram contato com a internet, computadores, GPS e outras 

ferramentas tecnológicas e mecanismos de pesquisa.  

Uma das parcerias entre os Paiter Suruí e a Google resultou 

na transmissão de conhecimento à comunidade para manusear a 

Google Earth, que se tornou um instrumento relevante de proteção 

às demandas socioambientais. Com essa tecnologia é possível 

visualizar e delimitar as terras tradicionais Suruí, viabilizando a 

proteção e demarcação dessas terras para prevenir invasões no 

território por garimpeiros e grileiros.  Com o projeto Suruí Mapa 

Cultural é possível contemplar os registros das manifestações 

culturais e vivências do Povo Suruí. Os jovens Paiter Suruí, em 2008, 



 Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Franca 283 

aprenderam a utilizar o GPS, Youtube, fotografar, fazer vídeos e 

upload desses documentos no site, sendo possível também, observar 

o território e a relação do povo Suruí com a floresta, as suas formas 

de caça e pesca, lugares sagrados e animais silvestres (Paiter Suruí, 

2022).  

Percebe-se que os povos pré-colombianos estão utilizando 

dessas ferramentas para preservar costumes, histórias, culturas e 

saberes, elementos que eram e ainda são passados de geração a 

geração de forma oral, contudo, com o avanço do epistemicídio e 

etnocídio, a adaptação e a adesão ao progresso científico e 

tecnológico tornou-se primordial para a proteção desses povos. É o 

ativismo indígena nas redes sociais que põe em evidência a 

necessidade de concretizar direitos constitucionais, e de que a 

tecnologia é um direito fundamental e essencial para a proteção e 

promoção dos seus valores culturais, além de ser um espaço para 

discussões e produção de conteúdo.  

Os espaços virtuais proporcionam uma forma de interação 

social que ganha repercussão entre os não indígenas, pois é utilizada 

pelos povos originários, para manifestar ações acerca da justiça 

social, demandas socioambientais e para as diversidades culturais e 

étnicas serem conhecidas e reconhecidas. Os indígenas são muito 

mais do que representantes de seus povos nas redes sociais, eles são 

educadores, artistas, políticos e comunicadores, que enfrentam o 

racismo estrutural e sistemático, defendendo o legado e o 

desenvolvimento social de seus povos, utilizando esses canais de 

comunicação para reivindicar direitos e desmistificar estereótipos. 

Alice Pataxó, ativista e comunicadora indígena em 

entrevista à CNN Brasil destaca: 
 

A internet traz a possibilidade de entender a luta do 

outro e as diferentes reivindicações [...] 

Começa a surgir um movimento que a gente se 

entende enquanto comunidades, tirando estereótipos 

de povos tribais e trazendo comunidades à frente de 



 ISSN 1983-4225 – v.19, n.1, jun. 2024 284 

tecnologias que agem a favor da própria cultura, sem 

perder quem nos somos (Pataxó, 2022). 

 

Além dos ciberespaços, os povos indígenas também estão 

ganhando notoriedade no cinema, filmes, séries e desenhos 

animados, os quais são criados principalmente com o propósito de 

reeducar e levar o conhecimento sobre si para o mundo e a sociedade 

não indígena. Um dos filmes que ganhou visibilidade internacional 

em 2022 foi o documentário “O Território”, que conta com a 

participação na produção audiovisual, cinematográfica e 

coprodução, de ativistas indígenas das etnias Suruí e Uru-eu-wau-

wau. 

O documentário retrata a resistência povo Uru-eu-wau-wau, 

do Estado de Rondônia, que com o apoio de câmeras de alta 

definição e drones equipados, lutam contra o desmatamento na 

Amazônia, invasões ilegais e outros crimes ambientais. Com cerca 

de 30 premiações, várias internacionais, foi pré-selecionado para 

concorrer ao Oscar em 2023 na categoria melhor documentário de 

longa-metragem (The Territory, 2022).  

Outra obra cinematográfica de relevância é o filme A 

Última Floresta (2021), vencedor de prêmios nacionais e 

internacionais, dentre eles, destaca-se o Oscar Latino de Melhor 

Documentário. Ele foi feito em coautoria e elenco composto pelo 

ativista Davi Kopenawa Yanomami (ator, escritor, xamã e líder 

político internacionalmente reconhecido). O Povo Yanomami, foi 

protagonista e participou das filmagens do longa-metragem, 

trazendo uma visão mais próxima da cultura, costumes e luta contra 

a avanço do garimpo ilegal, falta de segurança, contaminação de 

doenças e a destruição das florestas.  

Além das vivências e cotidiano, o filme retrata um alerta 

sobre os diversos crimes cometidos contra a comunidade indígena 

Yanomami. Para Davi Kopenawa (2021) uma das finalidades do 

filme é chamar a atenção dos não indígenas: “Quero mostrar para a 

sociedade não-indígena que nunca viu o povo Yanomami, de 



 Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Franca 285 

Roraima e do Amazonas, que nunca conheceu, nunca andou ou viu 

de perto, a realidade como vivemos”. 

Com isso, revela-se a importância dos povos indígenas se 

apoderar e participar do progresso científico para auxiliar na 

efetivação dos seus direitos fundamentais, pois com o uso das 

tecnologias e ciberespaços, está sendo possível mostrar ao mundo a 

diversidade cultural indígena pelas suas próprias lentes, assim como 

as violações de direitos a que são submetidos, especialmente pelas 

invasões dos seus territórios. 

CONCLUSÃO 

 

Os povos indígenas desde a colonização europeia da 

América encontram-se submetidos a mecanismos de dominação que 

lhes negam o direito de serem e existirem como tal. A ruptura desses 

mecanismos passa pela desconstrução da visão colonialista que 

considerava o indígena como selvagem e desprovido de cultura o que 

legitimou o epistemicídio com a destruição dos saberes e fazeres 

desses povos.  

A história constitucional brasileira é marcada por omissões 

ou por reproduções da visão colonialista em relação aos povos 

indígenas durante o Império, e mesmo durante a República, o que 

apenas mudou no plano normativo com a Constituição de 1988, que 

deixou no passado a política indigenista de integração dos povos 

indígenas à nação para lhes assegurar o direito a diversidade cultural 

pelo reconhecimento das suas organizações sociais, costumes, 

línguas, crenças e tradições. 

O direito dos povos indígenas de participar e fruir do 

progresso científico é amplamente assegurado normativamente pelos 

documentos internacionais que, quando não vinculantes, firmam um 

compromisso ético entre os Estados que compõem a comunidade 

internacional de nações no sentido de fazer efetivar referidos 

direitos. E no plano interno, a Constituição de 1988 assegura igual 



 ISSN 1983-4225 – v.19, n.1, jun. 2024 286 

direito quando veda tratamentos discriminatórios e assegura a 

diversidade cultural. 

Apesar de todos esses dispositivos estarem expressos no 

ordenamento jurídico em âmbito nacional e internacional, existem 

omissões por parte do Poder Público que violam esses direitos de 

forma direta ou indireta, no que concerne a sua efetivação para a 

inclusão dos povos indígenas no meio científico e desenvolvimento 

social, além da ausência de ações concretas de valorização da cultura 

e dos costumes dos povos indígenas e de políticas de educação 

socioambiental, com o propósito de desenvolver nas escolas 

reflexões críticas acerca da importância dos povos indígenas e da 

diversidade cultural para a proteção do meio ambiente.   

Contudo, diante da omissão estatal e do discurso distorcido 

e denegatório de direitos aos povos indígenas, é necessário dizer 

algumas obviedades: os indígenas são seres humanos e cidadãos 

revestidos de direitos e deveres, logo, os mecanismos tecnológicos, 

meios de comunicação e informação e espaços virtuais funcionam 

como políticas públicas que, além de valorizar a história e cultura, 

facilitam a inclusão social, econômica e política desses povos. 

O direito de participar e fruir do progresso científico é um 

direito humano universal e que, portanto, os debates devem superar 

de forma definitiva os discursos de ódio que negam referido direito 

aos povos indígenas, pois eles correspondem a própria negação da 

condição humana desses povos. É preciso, portanto, estabelecer 

políticas publicas de efetivação destes direitos culturais com os 

povos indígenas e com respeito à diversidade cultural.   

REFERÊNCIAS 

A ÚLTIMA floresta. Direção de Luiz Bolognesi. Produção de Caio Guiliane. 

Roteiro: Davi Kopenawa Yanomami. Terra Indígena Yanomami: Netflix, 2021. 

(74 min.), son., color. Legendado. Disponível em: https://www.netflix.com. 

Acesso em: 03 fev. 2024. 

ARAÚJO JÚNIOR, Júlio José. A Constituição de 1988 e os direitos indígenas: 

uma prática assimilacionista? In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, 

https://www.netflix.com/


 Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Franca 287 

Samuel (Org.). Direitos dos povos indígenas em disputa. São Paulo: UNESP, 

2018.  

BERGER, William. Violência do Estado e expropriação das populações 

indígenas no Brasil contemporâneo: terra, território, trabalho e criminalização da 

Questão Social. Vértices (Campos dos Goitacazes), v. 22, 2020. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=625764793018 . Acesso em: 

29 jan. 2023 

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil. 

Diário Oficial [da] República Federativa do Brasil, Bra- sília, DF, 05, out. 

1988. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.ht

m. Acesso em: 05 out. 2024.  

BRASIL. Constituição (1934). Constituição da República dos Estados Unidos do 

Brasil. Diário Oficial. Rio de Janeiro, RJ, 16, jul. 1934. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.

htm. Acesso em: 05 out. 2024.  

BRASIL. Decreto nº 5.051, de 19 de abril de 2004. Promulga a Convenção nº 

169 da Organização Internacional do Trabalho - OIT sobre Povos Indígenas e 

Tribais. Diário Oficial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 20, 

abr. 2004. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-

2006/2004/Decreto/D5051.htm .  Acesso em: 20 maio 2022. 

BRASIL. Lei nº 6.001, de 19 de dezembro de 1973. Estatuto do Índio. Diário 

Oficial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 12, dez. 1973. 

Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm . 

Acesso em: 03 nov. 2024. 

CAMINHA, Pêro Vaz de. Carta a El-Rei D. Manuel sobre o achamento do 

Brasil. Lisboa: Expo 98º, 1997. 

CLASTRES, Pierre. A sociedade contra o Estado. Trad. Theo Santiago. São 

Paulo: Ubu, 2017. 

CUNHA, Manuela Carneiro da. O futuro da questão indígena. Estudos 

Avançados. v. 8, n. 20 p. 121-136. jan/abr, 1994. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=625764793018
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-2006/2004/Decreto/D5051.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-2006/2004/Decreto/D5051.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm


 ISSN 1983-4225 – v.19, n.1, jun. 2024 288 

http://www.scielo.br/pdf/ea/v8n20/v8n20a16.pdf . Acesso em: 17 out. 

2024. 

HECK, Egon; PREZIA, Benedito. Povos indígenas: terra é vida. 7 ed. São 

Paulo: Atual, 2012.   

KOPENAWA, Davi. Entrevista. A última floresta é um olhar de urgência pela 

proteção dos yanomami. Instituto Humanitas Unisinos. 2021. Disponível em: 

https://www.ihu.unisinos.br/categorias/608540-a-ultima-floresta-e-

um-olhar-de-urgencia-pela-protecao-dos-yanomami-diz-diretor.  

Acesso em: 03 nov. 2024. 

MACUXI, Alex. Índio quer se conectar e entrar na rede. Blog. Mindio Escola, 

2012. Disponível em: 

https://mindioescola.blogspot.com/2012/07/indio-quer-se-conectar-

e-entrar-na-rede.html. Acesso em: 20 out. 2024. 

MAGALHÃES, Allan Carlos Moreira. Direitos indígenas e meio ambiente: o 

usufruto dos povos indígenas sobre as suas terras e o direito fundamental ao meio 

ambiente ecologicamente equilibrado. In SILVEIRA, Edson Damas; 

CAMARGO, Serguei Aily Franco de. Socioambientalismo de fronteiras: 

biodiversidade e sociodiversidade na Amazônia continental. Curitiba: Juruá, 

2012, p. 11-28 

MICHAELIS. Silvícola. In. Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa. On 

line. São Paulo: Editora Melhoramentos, 2024. Disponível em: 

https://michaelis.uol.com.br/busca?r=0&f=0&t=0&palavra=silv%C

3%ADcola. Acesso em: 03 nov. 2024 

ONU. Declaração das Nações Unidas sobre os direitos dos povos indígenas. 

2007. Disponível em: 

https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Decl

aracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indige

nas.pdf . Acesso em: 20 out. 2024. 

ONU. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Adotada e proclamada 

pela resolução 217 A (III) da Assembleia Geral das Nações Unidas em 10 de 

dezembro de 1948. Disponível em: 

http://portal.mj.gov.br/sedh/ct/legis_intern/ddh_bib_inter_universal

.htm . Acesso em: 10 abr. 2024. 

http://www.scielo.br/pdf/ea/v8n20/v8n20a16.pdf
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/608540-a-ultima-floresta-e-um-olhar-de-urgencia-pela-protecao-dos-yanomami-diz-diretor
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/608540-a-ultima-floresta-e-um-olhar-de-urgencia-pela-protecao-dos-yanomami-diz-diretor
https://mindioescola.blogspot.com/2012/07/indio-quer-se-conectar-e-entrar-na-rede.html
https://mindioescola.blogspot.com/2012/07/indio-quer-se-conectar-e-entrar-na-rede.html
https://michaelis.uol.com.br/busca?r=0&f=0&t=0&palavra=silv%C3%ADcola
https://michaelis.uol.com.br/busca?r=0&f=0&t=0&palavra=silv%C3%ADcola
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indigenas.pdf
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indigenas.pdf
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indigenas.pdf
http://portal.mj.gov.br/sedh/ct/legis_intern/ddh_bib_inter_universal.htm
http://portal.mj.gov.br/sedh/ct/legis_intern/ddh_bib_inter_universal.htm


 Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Franca 289 

PORTAL G1. Lider indígena brasileiro ganha prêmio ‘Herói da Floresta’ da 

ONU. Notícia. 2013, disponível em: 

https://g1.globo.com/natureza/noticia/2013/04/lider-indigena-

brasileiro-ganha-premio-heroi-da-floresta-da-onu.html . Acesso em 02 

abr. 2024. 

PAITER SURUÍ. Projeto etnozoneamento Paiterey Garah. 2022. Disponível em: 

https://www.paiter-surui.com/etnozoneamento . Acesso em 20 jul. 

2023.  

PATAXÓ, Alice. Entrevista. Ativismo indígena nas redes sociais aproxima 

realidades distintas. CNN Rádio, 2022. Disponível em: 

https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/ativismo-indigena-nas-

redes-sociais-aproxima-realidades-distintas-diz-comunicadora/. 
Acesso em 03 nov. 2024. 

RODRIGUES, Clayton Emanuel; SANTANA, Cleildes Marques de. Reprodução 

colonial capitalista e resistências indígenas: estudo comparativo entre Brasil e 

México. Configurações n. 25 | 2020. Disponível em: 

http://journals.openedition.org/configuracoes/8821 . Acesso em: 31 

jan. 2023. DOI: https://doi.org/10.4000/configuracoes.8821 

ROMERO, Zeus Moreno. Os Paiter Suruí: do arco e flechas às tecnologias do 

século XXI. São Paulo: Dialética, 2022. 

SOUSA SANTOS, Boaventura de. Construindo as epistemologias do sul: 

antologia esencial. v. I: para um pensamento alternativo de alternativas. Maria 

Paula Meneses et al (orgs.). Buenos Aires: CLACSO, 2018. 

SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. O Renascer dos Povos Indígenas 

para o Direito. 6 reimpr. Curitiba: Juruá, 2009. 

THE Territory. Direção de Alex Pritz. Produção de Carolyn Bernsgtein. Terra 

Indígena Uru-Eu-Wau-Wau: National Geographic Films, 2022. (84 min.), son., 

color. Legendado. Disponível em: https://www.disneyplus.com/pt-

br/movies/o-territorio/71Mm1Rq8DU10. Acesso em: 02 fev. 2024. 

 

https://g1.globo.com/natureza/noticia/2013/04/lider-indigena-brasileiro-ganha-premio-heroi-da-floresta-da-onu.html
https://g1.globo.com/natureza/noticia/2013/04/lider-indigena-brasileiro-ganha-premio-heroi-da-floresta-da-onu.html
https://www.paiter-surui.com/etnozoneamento
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/ativismo-indigena-nas-redes-sociais-aproxima-realidades-distintas-diz-comunicadora/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/ativismo-indigena-nas-redes-sociais-aproxima-realidades-distintas-diz-comunicadora/
http://journals.openedition.org/configuracoes/8821
https://www.disneyplus.com/pt-br/movies/o-territorio/71Mm1Rq8DU10
https://www.disneyplus.com/pt-br/movies/o-territorio/71Mm1Rq8DU10

